PROSES KREATIF DAN KRITIK SOSIAL DALAM NOVEL 
BABAD NGALOR-NGIDULKARYA ELIZABETH D. INANDIAK                                                                            Creative Process and Social Criticism in the Novels of Babad Ngalor-Ngidul 
by Elizabeth D. Inandiak 

Bunga Hening Maulidina, Edy Suryanto, dan Nugraheni Eko Wardani

FKIP Universitas Sebelas Maret                                                                                                            Jalan Ir. Sutami No. 36 A, Kentingan – Surakarta 57126, Telp./Faks. 0271-648939

Pos-el: edy.kelik_uns@yahoo.co.id

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan menguraikan proses kreatif dalam novel Babad Ngalor-Ngidul dan kaitannya dengan kritik sosial dalam novel Babad Ngalor-Ngidul. Sumber data berupa novel Babad Ngalor-Ngidul dan hasil wawancara dengan pengarang, yang diambil dengan purposive sampling. Adapun data yang dianalisis berupa tuturan, kalimat, atau wacana yang terdapat dalam sumber data. Data diklasifikasikan disaring sesuai kebutuhan fokus penelitian yakni terkait proses kreatif dan kritik sosial. Analisis data secara deskriptif kualitatif menemukan bahwa ada keterkaitan antara proses kreatif pengarang dengan temuan kritik sosial yang ada dalam novel. Utamanya bahwa proses kreatif Babad Ngalor-Ngidul dilandasi atas peristiwa erupsi dan gempa di Yogyakarta, sekaligus dipengaruhi interaksi pengarang dengan masyarakat Kinahrejo dan Bebekan. Adapun kritik sosial dalam Babad Ngalor-Ngidul secara garis besar mengkritisi dinamika sosial perubahan pascabencana, meliputi aspek sosial, budaya, dan politik. Antara proses kreatif dan penyampaian pesan kritik berkelindan dalam posisi moderat karya sastra sebagai bentuk penyucian (katarsis), serta penyembuhan.

Kata kunci: proses kreatif, kritik sosial, novel Babad Ngalor-Ngidul

Abstract: This study aims to describe and describe the creative process in Babad Ngalor-Ngidul novel and its relation to social criticism in Babad Ngalor-Ngidul novel. The data sources are Babad Ngalor-Ngidul novel and interview result with author, taken by purposive sampling. The data analyzed in the form of speech, sentence, or discourse contained in the data source. The classified data is filtered according to the needs of the research focus that is related to the creative process and social criticism. Qualitative descriptive data analysis found that there is a link between the creative process of the author and the findings of social criticism in the novel. Mainly that the creative process of Babad Ngalor-Ngidul is based on the eruption and earthquake events in Yogyakarta, as well as influenced the author's interaction with Kinahrejo and Bebekan communities. The social critics in Babad Ngalor-Ngidul outline criticizing the social dynamics of post-disaster changes, covering social, cultural, and political aspects. Between the creative process and the delivery of critical messages berkelindan in the moderate position of literary works as a form of purification (catharsis), and healing.

Keywords: creative process, social criticism, Babad Ngalor-Ngidul novel

1. Pendahuluan 
Menilik sejarah pernovelan di Indonesia, novel hampir tak lepas dari unsur kritik sosial. Karya-karya seperti Siti Nurbaya (Marah Rusli), Tetralogi Pulau Buru (Pramoedya Ananta Toer), sampai Di Tanah Lada (Ziggy Z), sarat dengan nuansa kritik sosial. Gaya tutur masing-masing novel tetap mengikuti era zaman masing-masing. Berbagai persoalan yang dikritisi juga relatif berbeda-beda temanya. Namun demikian setiap karya sastra (terutama dalam hal ini novel) memiliki kecenderungan untuk tetap bersinggungan dengan kenyataan dalam masyarakat di sekitar pengarang. Setidaknya dalam tataran lingkup masyarakat terkecil. 

Sastra “menyajikan kehidupan”, dan “kehidupan” sebagian besar terdiri dari kenyataan sosial, walaupun karya sastra juga “meniru” alam dan dunia subjektif manusia (Wellek & Warren, 1989: 109). Sastra dalam pandangan sosiologis akhirnya tidak bisa melepaskan diri dari masyarakat. Terlepas dari perbedaan latar penulisan atau proses kreatif masing-masing pengarang yang mengapresiasi kenyataan sosial di sekitarnya, karya sastra tetap menjadi wadah menuangkan gagasan kritis pengarang. Terutama kritisme dalam menimbang situasi masyarakat yang ada di sekitar pengarang. Oleh karenanya dalam suasana-suasana represif, karya sastra ‘biasa’ muncul sebagai alat penyampai gagasan yang efektif. Mudah diterima dalam bingkai mata seni-keindahan literer. 

Terlebih dalam hal ini apabila dibandingkan dengan jurnalisme, misalnya. Warta dalam jurnlistik lebih rentan penyensoran. Akhirnya, meminjam istilah Seno Gumira Ajidarma, bahwa ketika jurnalisme dibungkam, sastralah yang berbicara. Karya sastra seperti novel akhirnya memiliki lebih banyak kesempatan dalam ‘upaya’ mengabarkan hal-hal sensitif seperti halnya kritik. Patut diingat karya Multatuli, Max Havelaar yang menjadi catatan penting dalam penyampaian kritik secara tajam melalui karya sastra novel. Atau di luar novel, barangkali lebih diingat puisi-puisi W.S. Rendra yang diidentikkan sarat kritisme. 

Kendati dapat dikatakan bahwa rata-rata karya sastra tetap memiliki unsur kritik sosial (baik sedikit atau banyak), namun tetap saja kritik dalam karya sastra tak lepas dari konteks-sosial yang berbeda-beda. Dalam hal ini yang dimaksudkan adalah konteks lahirnya kritik sosial dalam karya sastra. Oleh karenanya, untuk mengupas maksud kritik, diperlukanlah penguatan oleh pengarang. Bagaimana pengarang memposisikan diri dalam karya dan dalam masyarakat, dalam hal itulah kritik sosial dalam karya sastra cenderung tidak akan terlalu membias. 

Dapat dikatakan, karya sastra yang benar-benar memiliki kritisme, setidaknya ditulis dengan ‘riset’ atau pengalaman langsung oleh pengarang. Oleh karenanya, pesan kritis dinyatakan oleh pengarang selaras dengan konteks yang dialami pengarang. Dengan demikian pula, setiap zaman memiliki masalah-masalah sosial yang dikritisi pengarang. Secara sosiologis masalah itu pun masih dipengaruhi oleh kecenderungan latar belakang pengarang dalam proses penulisannya atau proses kreatifnya. 

Di antara berbagai novel dengan tema kritik sosial, novel Babad Ngalor-Ngidul karya Elizabeth D. Inandiak adalah salah satu novel yang memiliki posisi unik dalam sejarah pernovelan Indonesia. Posisi unik ini terutama karena novel bermula dari catatan bantuan bagi korban erupsi dan gempa Yogyakarta yang ditulis Inandiak. Inandiak berperan terutama dengan korban di dusun Kinahrejo dan Bebekan. Sementara itu selain sebagai pengusung bantuan, sejatinya Inandiak juga menjadi bagian dari masyarakat Kinahrejo dan Bebekan karena kedekatan interaksinya dengan masyarakat.
Inandiak sebagai pengarang, dapat dikatakan mendokumentasikan ulang peristiwa-peristiwa dalam data laporan bantuan bagi korban menjadi bentuk novel. Merujuk ulang konsep Ratna dalam penggolongan masyarakat sebagai pokok sosiologi sastra, yakni masyarakat sebagai latar belakang produksi karya, sebagai bagian dalam karya, dan sebagai latar belakang pembaca (Ratna, 2010: 267), maka dalam hal ini ketiganya terikat dalam proses penulisan Babad Ngalor-Ngidul. Novel Babad Ngalor-Ngidul lahir atas latar belakang masyarakat korban gempa dan erupsi, bagian dalam penceritaan serta pembaca sekaligus. 
Inandiak sebagai pengarang telah memiliki kedekatan dengan masyarakat Kinahrejo dan Bebekan. Oleh karena itu novel Babad Ngalor-Ngidul memiliki peran tersendiri dalam masyarakat Kinahrejo maupun Bebekan. Ihwal penamaan novel ini dengan istilah babad, yakni seperti yang diungkap Inandiak (Hasil Wawancara, 13 Maret 2017) bahwa terkait dengan kesejarahan, warga Kinahrejo dan Bebekan selalu bilang bahwa mereka tidak punya sejarah. Dengan demikian Inandiak memakai babad, karena mereka itu punya babad (sejarah) juga. 
Latar belakang penulisan Babad Ngalor-Ngidul tersebut, menjadikan novel ini menjadi menarik. Inandiak sebagai bagian dari masyarakat mengungkapkan sejarah Kinahrejo dan Bebekan dalam bentuk novel. Adapun di sisi lain, dalam kondisi pascabencana yang sarat permasalahan sosial, Inandiak memberikan pandangan kritis atas situasi sosial yang ada dalam masyarakat (khususnya Bebekan dan Kinahrejo). Apalagi sebelumnya Inandiak sudah memiliki karya-karya yang bersambungan dengan Babad Ngalor-Ngidul, yakni Beringin Putih (1998). Beringin Putih menjadi bagian yang tidak bisa lepas atas kemunculan Babad Ngalor-Ngidul. 
Sebagai rangkaian cerita Beringin Putih turut disinggung dalam awal bab Babad Ngalor-Ngidul. Diceritakan bagaimana mitos-mitos (Beringin Putih, Batu Gajah) yang menghiasi awal-mula masyarakat lereng Merapi. Lalu bagaimana mitos-mitos menjadi kabur sesaat setelah pascabencana. Dengan demikian, berbagai sisi mitos mula yang ada dalam Beringin Putih akhirnya terkupas melalui momen bencana erupsi dan gempa laut selatan. Kemudian dituliskan lanjutan (reflektif pascabencana) melalui Babad Ngalor-Ngidul. Kritisme mulai dalam Babad Ngalor-Ngidul dalam wujud refleksi mitos. 

Adapun fokus penelitian ini ditujukan  pada keterkaitan proses kreatif dengan kritik sosial dalam novel Babad Ngalor-Ngidul. Sebagai terusan cerita, Babad Ngalor-Ngidul sudah memiliki bentuk kritik (prabencana menuju pascabencana).  Kritik sosial novel sebenarnya telah dikaji dalam berbagai penelitian. Beberapa penelitian yang bersinggungan dengan fokus penelitian ini antara lain penelitian Wa Ode Sintiana Dewi dan La Ode Balawa (Balawa, 2017) berjudul “Kritik Sosial dalam Novel Surat Cinta untuk Kisha Karya Bintang Berkisah”. Penelitian dengan pendekatan sosiologi sastra tersebut menemukan kritik sosial dalam novel berupa kritik sosial tentang kemiskinan, kejahatan, disorganisasi  keluarga, peperangan, pelanggaran terhadap norma-norma masyarakat, dan kritik sosial tentang birokrasi. 

Penelitian kedua yakni oleh Mashair Mohammed Jumaa Oshi dan Yousif Omer Babiker (Journal, 2015) berjudul “The Condition of England as Reflected by Dickens Social Novel”. Penelitian ini membahas kontribusi novel Charles Dickens dalam representasi fiksi atas perubahan-perubahan atau masalah sosial dalam masa reformasi sosial di Inggris. Metode analisis deskriptif digunakan dalam penelitian ini. Pandangan-pandangan Dickens utamanya dianalisis lewat sumber primer tiga novelnya, yakni Oliver Twist, David Copperfield, dan Hard Times. Melalui novelnya Dickens menggambarkan kritiknya pada masa Viktorian. Dickens melalui novelnya menerbitkan kesadaran sosial publik tentang ketidakadilan-kemiskinan dalam masa tersebut.  

Penelitian ketiga adalah “Social Criticism on Works of Contemporary Women Story Writers” oleh Masoomeh Mahmoodi (Mahmoodi, 2017). Menggunakan pendekatan strukturalisme genetik Goldmann, penelitian ini membahas tinjauan mengenai perubahan tema dan subjek para penulis cerita perempuan di Iran. Dalam kisah-kisah populer sebagaian narasi perempuan Iran masih pada ketertarikan atas reproduksi stereotip gender tradisional, walau di bidang sastra transedental telah memasuki perubahan dalam ranah kognitif mereka terhadap tindakan karakter dari kisah mereka. 

Ketiga penelitian tersebut memiliki persinggungan dengan penelitian ini dalam hal kesamaan tema kritik sosial. Pada teks pertama digunakan pendekatan yang sama. Sementara pada teks kedua, secara tidak langsung memiliki kesamaan pada hal kontribusi penulis dalam menggambarkan kondisi sosial di sekitarnya melalui novel. Dickens melalui novelnya menerbitkan kesadaran sosial publik tentang masalah sosial di sekitarnya. Adapun pada teks ketiga diuraikan perubahan tema para penulis cerita perempuan di Iran (dengan pendekatan strukturalisme genetik Goldmann). Kritik sosial dalam teks ketiga diuraikan pada ranah perubahan tema yang mulai membahas munculnya kritisme pada kisah-kisah narasi mengenai perempuan. 

Adapun posisi penelitian ini adalah menggambarkan kelindan proses kreatif dan kritik sosial dengan objek novel Babad Ngalor-Ngidul. Jika penelitian Masoomeh Mahmoodi menyinggung ‘proses kreatif’ secara tidak langsung melalui periode-periode terbit dan kelas sosial yang mempengaruhi cerita perempuan di Iran, maka penelitian ini mengkhususkan pada proses kreatif pribadi penulis yang dipengaruhi periode prabencana dan pascabencana (dalam hal ini khususnya pada karya Babad Ngalor-Ngidul). 

Sementara itu, jika novel-novel Dickens menerbitkan kesadaran publik tentang ketidakadilan-kemiskinan, maka Babad Ngalor-Ngidul menarasikan kesadaran kritis dalam menerima konflik-konflik pascabencana dan mengonsepsi ulang secara reflektif bencana alam yang terjadi melalui novel. Sedangkan bentuk-bentuk tema kritik sosial dalam penelitian ini hampir selaras dengan penelitian Wa Ode Sintiana Dewi dan La Ode Balawa dalam hal penguraian tema-tema kritik. 

Mengurai latar belakang ditulisnya Babad Ngalor-Ngidul yang erat dengan kenyataan sosial masyarakat Kinahrejo dan Bebekan (melalui catatan laporan bantuan gempa), penelitian ini menggunakan pendekatan sosiologi sastra secara umum, yang dikatakan Ratna bahwa karya sastra adalah masyarakat itu sendiri sebagai miniatur (Ratna, 2011: 23-24). Sementara tujuannya adalah mendapatkan gambaran yang lengkap, utuh, dan menyeluruh tentang hubungan timbal balik antara sastrawan, karya sastra dan masyarakat (Jabrohim, 2012: 218). Dalam hal ini Babad Ngalor-Ngidul memiliki timbangan sosiologis masyarakat Kinahrejo dan Bebekan sebagai asal karya. Namun, penceritaan dalam bentuk fiksi (mulanya berupa catatan laporan bantuan gempa) membuat peran pengarang muncul dalam proses kreatifnya selaku individu dan selaku bagian dari masyarakat. 

Ratna mengungkap bahwa proses kreatif terjadi dalam diri pengarang, namun secara sosiologis proses kreatif bukan semata masalah pribadi, melainkan sosial (Ratna, 2011: 208). Babad Ngalor-Ngidul dibentuk oleh kenyataan sosial masyarakat Kinahrejo dan Bebekan. Dalam diri Inandiak sebagai pengarang tetap ada proses sebagai individu dalam menggambarkan kenyataan sosial pascabencana yang dihadapinya. Kondisi sebagai individu dan sekaligus bagian sosial dari masyarakat setidaknya melahirkan kritisme khas. 

Kritik sendiri dalam penelitian ini dimula atas teori kritis mahzab Frankfurt. Seperti yang dikatakan Faruk (Mahfud MD, Hamid, Marzuki, & Prasetyo, 1999: 32) pengertian teori kritis mahzab Frankfurt kritis berarti kemampuan penyandaran diri manusia dari kekuatan hegemonik tertentu sehingga pada gilirannya manusia itu mampu melakukan perlawanan dan pengubahan atasnya. 

Lebih lanjut, mengacu fokus konteks sosiologis yang mendasari Babad Ngalor-Ngidul akhirnya kritik (sosial) dalam permasalahan ini lebih cenderung pada definisi kritik Freudian (Hardiman, 2009: 58-59), yakni kritik adalah refleksi, baik dari pihak individu maupun masyarakat, atas konflik psikis yang menghasilkan represi dan ketidakbebasan internal, sehingga dengan cara refleksi itu masyarakat dan individu dapat membebaskan diri dari kekuatan asing yang mengacaukan kesadarannya. Secara singkat dapat dikatakan bahwa kritik tak lain dari ketidaksadaran menjadi kesadaran. 

Inandiak memulai kritisme sebagai individu atas represi konflik-konflik pascabencana. Ketidaksadaran bencana alam membawa kritisme-kesadaran dalam diri pengarang untuk merefleksi kesadaran baru melalui karya sastra. Dengan kata lain mengacu pada pengertian kritik oleh Freud (Adian, 2005: 47) bahwa kritik sebagai pembebasan individu dari irasionalitas menjadi rasionalitas, dari ketidaksadaran menjadi kesadaran. Kritisme tersebut sudah dimulai dari awal kisah Babad Ngalor-Ngidul sebagai lanjutan Beringin Putih. Dinamika sosio-kultur prabencana (bermacam mitos) mendapat kesadaran baru (rasionalitas) pascabencana. 

Represi pascabencana alam mendorong Inandiak menguraikan kritisme dalam bentuk novel yang relatif berterima bagi semua kalangan (dibanding misalnya laporan bantuan). Kritisme tersebut diurai Inandiak dalam bahasa dan pandangan pengarang yang mengambil sikap tengah.  Hal ini dikarenakan Inandiak memiliki misi cinta kasih dalam kritismenya pada masyarakat yang bertahun-tahun bergaul erat dengan Inandiak. Bentuk kritisme inilah yang unik karena memulangkan pada karya sastra dalam seni, yang menurut Aristoteles ialah mengangkat jiwa manusia (melalui katarsis), sebab membebaskan manusia dari nafsu yang rendah (Ratna, 2013: 5). Dengan demikian, pada bahasan proses kreatif dan kritik sosial ditekankan pengaruh Inandiak dalam penguraian kritisme dan aspek-aspek yang dikritisinya. 

Penelitian ini secara khusus memiliki tujuan untuk menguraikan kelindan proses kreatif Inandiak dalam penulisan Babad Ngalor-Ngidul sekaligus timbangan kritik sosialnya. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan dalam menambah khazanah bagi peminat kajian karya Elizabeth D. Inandiak, sekaligus kajian bencana, atau Jawa, dalam perspektif sastra. Selain itu, diharapkan hasil penelitian ini juga dapat memberikan manfaat bagi pembaca umum, untuk memanfaatkan karya sastra seperti Babad Ngalor-Ngidul untuk memetik pelajaran di dalamnya. 
2. Metode
Penelitian ini membatasi pada kajian proses kreatif dan kritik sosial dalam novel Babad Ngalor-Ngidul. Sumber data berupa novel Babad Ngalor-Ngidul dan hasil wawancara dengan pengarang, yang diambil secara purposive sampling. Adapun data yang dianalisis berupa tuturan, kalimat, atau wacana yang terdapat dalam sumber data. Data diklasifikasikan disaring sesuai kebutuhan fokus penelitian yakni terkait proses kreatif dan kritik sosial. Analisis data secara deskriptif kualitatif menemukan bahwa ada keterkaitan antara proses kreatif pengarang dengan temuan kritik sosial yang ada dalam novel. Oleh karenanya antara proses kreatif dengan kritik sosial dalam novel pada dasarnya saling berkaitan. 

3. Hasil dan Pembahasan
3.1 Proses Kreatif Penulisan Novel Babad Ngalor-Ngidul 

Elizabeth D. Inandiak merupakan pengarang asal Prancis. Inandiak memulai pertemuannya dengan tanah Jawa pada tahun 1988 sebagai wartawan lepas saat menulis ihwal Islam dan kebatinan dengan mewawancarai HM Rasjidi, Menteri Agama pertama Indonesia, yang menulis disertasi mengenai Serat Centhini pada tahun 1956 (Kusuma, 2008). Inandiak selanjutnya ternyata tergaris tinggal di Yogyakarta. Sebagai warga Yogyakarta dan pengarang yang tidak lahir di tanah Jawa, Inandiak memiliki ketertarikan pada Jawa. Terlihat dengan karyanya dari Beringin Putih, Centhini, Kekasih yang Tersembunyi, termasuk karyanya yang mutakhir adalah Babad Ngalor-Ngidul. 


Novel Babad Ngalor-Ngidul sendiri memiliki kaitan khusus dengan peristiwa erupsi dan gempa Yogyakarta bertahun silam. Inandiak sebagai warga Yogyakarta sebelumnya telah memiliki interaksi dengan masyarakat. Adapun peristiwa erupsi dan gempa Yogyakarta akhirnya memunculkan intensivitas tersendiri dengan masyarakat pascabencana. Seperti yang diterangkan oleh Inandiak terkait mula penulisan Babad Ngalor-Ngidul berikut. 

Jadi saya menulis buku ini karena memang selama ada gempa di Yogyakarta dan letusan Merapi saya memang terjun dengan masyarakat. Betul-betul saya bantu terus selama bertahun-tahun. Dibantu di Bebekan dan satu desa yang saya sebelumnya tidak kenal, tapi kebetulan saya diantar, sampai kami bangun sanggar di sana dan semua itu (Hasil Wawancara, 13 Maret 2017). 

Dalam penjelasannya pula Inandiak menjelaskan bahwa dirinya bukan bagian dari badan tertentu. Ia terjun dalam masyarakat sebagai individu yang membantu. Dengan bantuan teman-teman dan termasuk orang tuanya, Inandiak mulai berpikir bahwa dengan uang itu ia harus membelanjakan sekaligus membuat laporan keuangan atas bantuan tersebut. 


Inandiak dalam naluri sebagai pengarang, tetap tidak bisa memungkiri berbagai cerita yang ada dalam masyarakat selama ia berinteraksi dengan masyarakat sekitar. 

Tapi karena saya juga penulis, selalu ada cerita, karena dengan masyarakat, saya masuk banyak hal. Terus semua tertarik dan berkembang (Hasil Wawancara, 13 Maret 2017). 

Warna kepengarangan Inandiak akhirnya tetap tertuang dalam novel, sebagai bagian lanjutan dari karya-karyanya sebelumnya. Seperti yang diungkapkan Inandiak (Hasil Wawancara, 13 Maret 2017) bahwa sesudah letusan dalam keadaan tidak rapi, untuk empat puluh hari peringatan, masyarakat memintanya membaca Beringin Putih kembali. Inandiak mulanya menyangka bahwa mereka tidak pernah membaca, namun ternyata mereka ingat. Akhirnya Inandiak membaca dan berpikir harus menulis lanjutannya. 


Proses penulisan selanjutnya dianggap Inandiak sebagai bentuk tugas dari masyarakat, sehingga diterangkanlah hal tersebut dalam bab mula Babad Ngalor-Ngidul dalam bab Patet Lindur. 

“Bacakan lanjutannya!”

“Tapi kau tahu sendiri aku tidak bisa membaca. Sejak letusan, aku tidak bisa melihat apa-apa lagi. Mataku terbakar abu.”

“Matamu tak terbakar melainkan terkatup. Itu gara-gara kau menangis. Abu mengeras seperti semen jika tersentuh garam dan air. Seharusnya kau tak menangis. Bacakan lanjutannya!”

“Tapi bagaimana membaca dengan mata tertutup semen abu?”

“Mata batinmu masih utuh. Dahulu kala, kau bacakan Beringin Putih dan Batu Gajah tanpa mata lahirmu. Bacakan lanjutannya!” (Inandiak, 2016: 1)
Kesedihan usai erupsi mempengaruhi Inandiak. Namun, dengan ilustrasi suara masyarakat dalam Patet Lindur tersebut, Inandiak memulai awal kisah Babad Ngalor Ngidul sebagai penerusan cerita Beringin Putih dan Batu Gajah. 

Adapun Beringin Putih dan Batu Gajah tak lepas dari mitos beringin dan sebuah batu di lereng Merapi yang sudah ditulis Inandiak dalam buku Beringin Putih. Dengan demikian, sebagai suatu rangkaian, Babad Ngalor-Ngidul sudah lahir sebagai endapan-endapan pengarang atas pergaulannya bertahun-tahun dengan masyarakat. Mulai dari sebelum bencana terjadi hingga saat bencana sampai pascabencana. Hal ini dinyatakan Goldmann (Atmaja, 2009: 38) bahwa karya sastra menyatukan kesadaran sosial pengarang dalam suatu titik kulminasi yang cenderung memperlihatkan hal-hal yang tampak istimewa, yang sebenarnya bersumber dari kesadaran kelompok sosial pengarang. 
Inandiak sebagai pengarang dan orang yang bergaul erat dengan masyarakat setempat mengalami kesulitan menulis. Proses penulisan Inandiak atas Babad Ngalor-Ngidul sempat mengalami kesulitan. Seperti yang diterangkan Inandiak, bahwa baru tahun 2013 ia mulai menulis dalam bahasa Prancis hingga hampir 180 halaman berdasarkan catatan bantuan gempa yang ditulisnya. Namun demikian, ia merasa janggal karena ia menceritakan dirinya sebagai narator. Padahal ia merupakan bagian dari masyarakat. Akhirnya ia tahu bahwa ia harus menulis dengan bahasa Indonesia (Hasil Wawancara, 13 Maret 2017). 

Pengalihan wahana dari catatan laporan bantuan dan proses perubahan bahasa dari bahasa Prancis ke bahasa Indonesia menegaskan proses kreatif Inandiak yang tidak mudah. 

“Pas. Bahwa ini jelas. Tapi membuat saya susah, jadi saya mulai lagi dari nol dan ini jelas tiba-tiba saya hilang dari cerita. Cuma awalnya tadi dari cerita. Saya hilang. Cuma saya di dalam. Dari dalam. Habis itu saya harus kembali ke veri Prancis. Jadi saya menerjemahkan versi Indonesia ke dalam bahasa Prancis. Menerjemahkan menulis baru juga.” (Hasil Wawancara, 13 Maret 2017)

Dijelaskan Inandiak bahwa versi Prancis tersebut akhirnya mendapat tanggapan dari beberapa teman Prancis bahwa mereka merasa itu adalah fiksi. Padahal Inandiak tahu bahwa ia menulis berdasar kenyataan lapangan. Baginya hal tersebut terjadi karena di Prancis masyarakat tidak biasa membaca kenyataan dengan mata mitos layaknya di Jawa. Untuk mengatasi hal itulah Inandiak berencana menyisipkan catatan-catatannya tentang Bebekan dan Kinahrejo yang baginya sangat membumi. 

Mata mitos dalam sebagian besar masyarakat Jawa dimana Inandiak bergaul erat mempengaruhi Inandiak. Dalam hal ini penulisan Babad Ngalor-Ngidul tidak lepas dari karya-karya Inandiak sebelumnya yang lekat dengan mitos Jawa. Selain itu pergaulan dengan masyarakat sekitar dan telah dituliskannya dalam Beringin Putih ikut mempengaruhi penulisan Babad Ngalor-Ngidul. Sikap hidup mitis adalah bahwa intinya kehidupan ini ada, ajaib dan penuh kekuataan dan kekuasaan yang mengepung manusia, adapun perilaku manusia dibimbing oleh mitos-mitos dan bahwa mitos-mitos itupun memberikan pengetahuan tentang dunia (Soedarso, 2006: 33). 

Seperti penuturan Inandiak (Kusuma, 2008) bahwa pandangan Inandiak saat di Pulau Jawa seperti kembali ke masa kanak-kanak yang indah dan penuh kepercayaan Ilahi. Makhluk khayalan dalam dongeng sang nenek yang sering kali ia dengar waktu kecil, seperti buaya, ditemuinya di tanah Jawa. Kendati demikian, dalam Babad Ngalor-Ngidul akhirnya menemui bentuk netralnya karena didasarkan pada catatan laporan bantuan gempa. Catatan ini dapat dikatakan membawa data-fakta sosial-kultur di lapangan. Pendekatan mitos yang ada, karena dalam masyarakat sudah ada kecenderungan tersebut. 

Bentuk Babad Ngalor-Ngidul sebagai novel akhirnya menjelaskan posisi Inandiak sebagai pengarang dalam masyarakat, dan bukan hanya sebagai pencatat. Kendati demikian, Inandiak memposisikan Babad Ngalor-Ngidul sebagai penyembuh. 

“Dan menurut saya kisah itu untuk menyembuhkan orang. Karena saya menulis atas permohonan mereka. Dan buku, saya bahwa kepada mereka. Dan bisa diterima, padahal kadang-kadang ada hal-hal yang tidak begitu enak dalam proses. Tapi saya coba jujur. Menulis yang jujur dengan cinta kasih, rasa sayang, supaya meskipun ada hal-hal yang saya bilang tidak enak, karena memang terjadi. Tapi saya pikir akhirnya mereka bisa terima. Jadi saya merasa kisah itu punya fungsi untuk menyembuhkan korbannya dan saya juga, karena kami semua sedih. Saya pikir justru fungsi penulis jelas” (Hasil Wawancara, 13 Maret 2017)

Pemfungsian Babad Ngalor-Ngidul menjelaskan posisi karya sastra yang menurut konsep Aristoteles (Ratna, 2013: 5) bahwa seni sebagai pengangkat jiwa manusia melalui penyucian atau katarsis, oleh karenanya membebaskan jiwa manusia dari nafsu rendah. 

Dapat dikatakan bahwa bencana alam membuat trauma tersendiri. Inandiak dan masyarakat yang bergaul erat dengannya bertahun-tahun mengalami geseran nilai atau gesernya mitos yang selama ini dipercayai. Dengan adanya proses pengalih-wahanaan dari catatan laporan bantuan menjadi novel, ialah membuat kisah sebagai suatu refleksi. Bentuk-bentuk kejujuran data kasar, disucikan melalui karya sastra dengan sifatnya yang memiliki hikmah. 

Kejelasan karya sastra dalam katarsis dan kejujuran Inandiak dalam menulis dengan cinta kasih dan rasa sayang selanjutnya menjadi titik pertemuan dengan berbagai hal yang akhirnya diungkapkan Inandiak tentang peristiwa dalam masyarakat selama pascabencana. Dalam hal ini, kejujuran tersebut menjadi mula kritisme Inandiak dalam memandang kenyataan sosial di masyarakat yang sebenarnya bertahun-tahun bergaul erat dengan Inandiak. Hal-hal yang mulanya tidak bisa dijelaskan dengan baik, terwujudkan dalam bentuk karya sastra novel, sehingga segala bentuk kritisme muncul secara tidak langsung melalui novel. 
Keterkaitan antara pengarang, karya, dan masyarakat erat ada dalam Babad Ngalor-Ngidul. Pengarang dalam hal ini sebagai homo fabula, yakni menurut Ratna adalah manusia yang tidak semata-mata berpikir, tetapi juga harus bercerita, menceritakan kembali mengenai kekayaan kebudayaan tertentu (Ratna, 2013: 300). Adapun karya sastra sebagai hasil dari penceritaan tak lepas dari masyarakat sebagai latar belakang kisah. Babad Ngalor-Ngidul dalam hal ini utamanya berinteraksi kembali dengan masyarakat pembacanya. 

Keunikan Babad Ngalor-Ngidul yakni pada interaksi yang khas antara pengarang, masyarakat, dan karya sastra. Pengarang sebagai individu dan sebagai bagian dari masyarakat menuliskan karya sastra berdasarkan kenyataan sosio-kultur (melalui catatan laporan bantuan). Akan tetapi pesan-pesan dan pandangan pengarang diwujudkan melalui karya sastra yang reflektif. Dengan demikian, pesan-pesan yang kembali pada masyarakat (asal kisah) berupa hal-hal yang tadinya kurang enak diceritakan, sekaligus kritisme pengarang, muncul melalui novel yang bersifat reflektif. 

3.2 Kritik Sosial dalam Novel Babad Ngalor-Ngidul 
Pesan kritik dalam karya sastra atau sastra kritik biasanya akan hadir di tengah masyarakat jika terjadi hal-hal yang kurang beres di tengah masyarakat (Nurgiyantoro, 2013: 456). Ihwal kritik sosial dalam Babad Ngalor-Ngidul situasi yang kurang beres tersebut jelas tergambar dalam situasi pascabencana. Dalam hal ini situasi pascabencana yang serba kacau membuat manusia kehilangan beberapa kesadaran dalam kehidupannya. Dalam hal ini dinamika masyarakat semakin jelas konflik-konfliknya. Namun, di sisi lain dari sisi kepengarangan, situasi tersebut tak urung memacu daya tafsir pengarang sebagai bagian dari masyarakat. 

Seperti yang dikatakan Basri, Ujiarso, dan Hafidzah (Indiyanto & Kuswanjono, 2012: 8) bahwa bencana mampu mengajak setiap orang menjadi mistikus keseharian, perenung kehidupan yang dalam, mencoba menafsirkan banalitas kehidupan keseharian secara menukik dan mencari makna eksistensial paling dalam; bahwa ada Tuhan Yang Maha Kuasa di balik bencana. Inandiak dalam hal ini juga mendapatkan pandangannya atas peristiwa erupsi dan gempa Yogyakarta tersebut. Inandiak menguraikannya dalam konsepsi ngalor-ngidul. Percakapan apa yang di utara dan di selatan. 
Ketengahan sikap ini mau tidak mau telah membuat kritik yang terlontar dalam Babad  Ngalor-Ngidul sudah tersucikan atau ada dalam katarsis. Inandiak menjelaskan “Apakah bencana adalah hukuman? Itu tergantung kita. Kalau kita merasa seperti hukuman, ya hukuman” (Hasil Wawancara, 13 Maret 2017). Sikap ini tak lepas dari posisi Inandiak yang sebagai penyaksi sekaligus sebenarnya juga termasuk sebagai korban. Sekaligus menjadi tidak mudah baginya, karena bergaul erat dengan masyarakat yang ada dalam ceritanya. Namun, perwujudan alihwahana catatan laporan bantuannya dalam bentuk novel menghaluskan kritik sosial yang disampaikannya. 
Adapun secara umum kritik sosial dalam Babad Ngalor-Ngidul mengkritisi pihak internal (Bebekan dan Kinahrejo) sekaligus pihak eksternal (pihak di luar dusun tersebut). Pihak internal meliputi masyarakat dalam dusun Bebekan dan Kinahrejo, adapun pihak ekstenal rata-rata adalah pejabat atau pendatang yang tidak secara langsung berhubungan dengan dusun. Hal tersebut secara umum menunjukkan proses kreatif Inandiak yang betul-betul menempatkan Babad Ngalor-Ngidul untuk menyembuhkan. Atas unikitas kritisme inilah Babad Ngalor-Ngidul memiliki bahasa tutur yang berbeda dengan novel kritik sosial biasanya. 
Kritik sosial dalam Babad Ngalor-Ngidul terbagi atas tiga tema. Tema pertama yakni sosial. Tema kedua yakni budaya. Adapun tema ketiga adalah politik. Kritik bertema sosial ditujukan secara internal pada masyarakat dalam dengan tokoh seperti Simbah (juru kunci Merapi), perambah hutan, maupun masyarakat umum. Keseluruhan kritik bertema sosial pada pihak internal tersebut rata-rata bersarikan pergeseran sosial masyarakat pascabencana, baik dari tokoh masyarakat maupun masyarakatnya, bahkan mitos di dalamnya. Hal ini misalnya tampak jelas digambar dalam petikan “Begitulah bekas dusun keramat Merapi menjadi sebuah pasar besar, dan Sang Gunung barang dagangannya” (Inandiak, 2016: 201). 
Situasi sosial pascabencana ternyata mengubah berbagai kearifan lokal yang tadinya nirlaba menjadi suatu yang dapat dijual. Dalam hal ini gunung Merapi digambarkan sebagai barang dagangannya. Sementara itu hal tersebut didukung oleh munculnya pihak eksternal dalam wujud perusahaan-perusahaan, pengamat internasional, maupun biro wisata dan wisatawan yang tak mau ketinggalan dalam menjarah gunung. Secara singkat hal ini dituturkan Inandiak dalam kutipan seperti, “Dan pasar besar mulai disusupi buaya pasar” (Inandiak, 2016: 202-203). Pasar besar ialah gunung Merapi, adapun buaya pasar ialah biro perjalanan yang dapat dikatakan bisa mewakili berbagai pihak eksternal dalam jual-beli gunung. 
Selanjutnya kritik bertema budaya juga menuju pada pihak internal dan eksternal. Pihak internal adalah Simbah, Istri Simbah, serta masyarakat umum. Secara garis besar, pihak internal dikritisi atas pergeseran kebudayaan dalam kehidupan sehari-hari yang berubah dari pra-bencana ke pascabencana. Misal digambarkan tokoh seperti istri Simbah yang disimbolkan tidak lagi menyajikan teh manis dalam menyambut tamu seperti halnya adat Kinahrejo, namun berganti air mineral. “Istri Simbah tidak lagi menyajikan teh kental manis kepada mereka sebagaimana layaknya. Gelas-gelas plastik tersedia di sebuah kardus. Ini adat baru Dusun Kinahrejo yang ternyata telah memasuki peradaban instan” (Inandiak, 2016: 139-140). 
Adapun kritik bertema budaya pada pihak eksternal ditujukan pada perusahaan-perusaan, pemerintah (keraton), dan termasuk akademisi (sarjana) yang ikut andil dalam perubahan budaya pascabencana. Secara umum kritik budaya bertema eksternal ada pada kritik pada keraton yang kurang begitu menjamin keselamatan  abdi dalem yang tetap harus menjaga titipan hewan dan bunga di lereng Merapi serta kritik pada pergeseran budaya pascabencana. Pergeseran budaya ini paling menonjol nampak pada jauhnya penghormatan akan nilai-nilai tradisi. Misalnya bentuk seperti berswafoto di tengah bencana, “Mereka selfie di situs malapetaka itu selaku kenang-kenangan buat anak-cucu mereka: “Itu betul, Sayang, ini buktinya kami pernah di sana!”” (Inandiak, 2016: 43). 
Kritik tema terakhir adalah politik. Keseluruhan pihak yang dituju adalah pihak eksternal berupa pejabat-pejabat yang turut dalam fenomena pascabencana. Misalnya terdapat dalam kutipan berikut, “Kerakusan-kerakusan itu bukan hal baru. Sudah lama mereka mendidih diam-diam, bersembunyi. Tapi begitu Merapi meletus, mereka pun meluap. Di mata mereka, Dusun Kinahrejo suah menjadi daerah tak bertuan sehingga boleh dirampas, karena lawan mutlak mereka, yaitu para penduduk, telah terusir oleh hukum alam. Memang sudah menjadi hak mereka  untuk menduduki bumi hangus itu. kerakusan-kerakusan itu kelihatan bertarung dalam berbagai seminar lintasinstansi pascaerupsi, sebagaimana di medan perang yang penuh ego-antar bagaian, pertentangan kepentingan dan persekutuan curang” (Inandiak, 2016: 196-197).  
Dengan demikian, ada tiga temuan fokus kritik yang dikelompokkan dalam Babad Ngalor-Ngidul yakni kritik dengan tema sosial, budaya, dan politik. Ketiga tema tersebut mengalami dinamika pascabencana. Dalam interaksi sosial yang berhubungan langsung dengan kearifan (budaya) masyarakat sekitar yang erat pada masa prabencana mengalami geseran nilai-nilai. Demikian pula geseran tersebut tak lepas dari dinamika politik setempat atas konflik-konflik yang terjadi pascabencana. 

Artinya masyarakat pascabencana mengalami banyak konflik internal dan eksternal. Kritisme yang dikemukakan Inandiak dalam Babad Ngalor-Ngidul ialah menggambarkan kritisme atas dinamika tersebut. Namun demikian, kritik sosial yang disampaikan Inandiak pada dasarnya adalah kritik yang mengetengahkan sifatnya. 
Inandiak ada dalam posisi tengah-tengah sebagai pengamat sekaligus sebagai bagian dari masyarakat yang sudah bergaul dengannya bertahun-tahun. Adapun posisinya sebagai bagian dari masyarakat juga tidak membuatnya urung dalam mengkritisi apa-apa yang dirasanya terdegradasi dalam peristiwa sosial, budaya, dan politik pascabencana. Hal ini dikarenakan wujud cinta kasih yang dilandaskan Inandiak dalam proses penulisannya. 

Menghadapi aneka dinamika, Inandiak selaku pengarang memposisikan karya novel Babad Ngalor-Ngidul sebagai wujud katarsis, baik bagi pengarang (sebagai individu dan bagian sosial) serta masyarakat yang Kinahrejo dan Bebekan. Penyucian. Sebagai bentuk penyembuhan bagi diri dan masyarakat yang melingkupinya. Hal tersebut selaras dengan konsep Horace dulce dan utile (Wellek & Warren, 1989: 25). Novel Babad Ngalor-Ngidul dalam hal ini menyucikan kritik secara halus melalui sifat-sifat dulce dan utile. 

4. Simpulan
Simpulan penelitian ini dapat dikemukakan bahwa ada keterkaitan antara proses kreatif pengarang dengan temuan kritik sosial yang ada dalam novel. Utamanya bahwa proses kreatif Babad Ngalor-Ngidul dilandasi atas peristiwa erupsi dan gempa di Yogyakarta, sekaligus dipengaruhi interaksi pengarang dengan masyarakat Kinahrejo dan Bebekan. Adapun kritik sosial dalam Babad Ngalor-Ngidul secara garis besar mengkritisi dinamika sosial perubahan pascabencana, meliputi aspek sosial, budaya, dan politik. Antara proses kreatif dan penyampaian pesan kritik berkelindan dalam posisi moderat karya sastra sebagai bentuk penyucian (katarsis), serta penyembuhan. Dengan demikian, proses kreatif pengarang sifatnya sudah memiliki niat untuk menulis dengan jujur (sebagai wujud cinta kasih dan rasa sayang pada sesama), sehingga pesan kritik sosial yang disampaikan sifatnya adalah reflektif. Sebagai bentuk penyembuhan bagi setiap yang memiliki pengalaman dalam peristiwa pascaerupsi dan pascagempa Yogyakarta. 

Daftar Pustaka
Adian, D. . 2005. Percik Pemikiran Kontemporer: Sebuah Pengantar Komprehensif. Yogyakarta: Jalasutra.

Atmaja, J.2009. Kritik Sastra Kiri, Sebuah Pengantar Komprehensif. Denpasar: Pustaka Larasan.

Balawa, L. O.2017. Kritik sosial dalam novel, 1, 1–13.

Hardiman, F. .2009. Kritik Ideologi, Menyingkap Pertautan Pengetahuan dan Kepentingan Bersama Jürgen Habermas. Yogyakarta: Kanisius.

Inandiak, E. D.2016. Babad Ngalor-Ngidul. Jakarta: KPG (Kepustakaan Populer Gramedia).

Indiyanto, A., & Kuswanjono, A.2012. Agama, Budaya, dan Bencana. Yogyakarta: PT Mizan Pustaka dan Program Studi Agama dan Lintas Budaya (Center for Religious & Cross-cultural Studies) Sekolah Pascasarjana, Universitas Gadjah Mada.

Jabrohim (Ed.).2012. Teori Penelitian Sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar bekerjasama dengan Masyarakat Poetika Indonesia.

Journal, S.2015. ABSTRACT : The Conditions of England as Reflected by Dickens â€TM Social Novel, 16(1), 39–45.

Kusuma, M.2008, October 16. Elizabeth, Bawa Sastra Jawa ke Mancanegara. Kompas, p. 16.
Mahfud MD, M., Hamid, E. S., Marzuki, S., & Prasetyo, E. (Eds.).1999. Kritik Sosial dalam Wacana Pembangunan. Yogyakarta: UII Press.

Mahmoodi, M.2017. Social Criticism on Works of Contemporary Women Story Writers, (c), 50–56.

Nurgiyantoro, B.2013. Teori Pengkajian Fiksi. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.
Ratna, N. K.2010. Sastra dan Cultural Studies, Representasi Fiksi dan Fakta. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Ratna, N. K.2011. Antropologi Sastra: Peranan Unsur-unsur Kebudayaan dalam Proses Kreatif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Ratna, N. K.2013. Paradigma Sosiologi Sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Soedarso.2006. Trilogi Seni, Penciptaan, Eksistensi, dan Kegunaan Seni. Yogyakarta: BP ISI Yogyakarta.

Wellek, R., & Warren, A.1989. Teori Kesusastraan. Jakarta: Penerbit PT Gramedia.



11

